

Ueber das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im Gebiete der Freiheit / Johann Gottlieb Fichte. - In: Ueber die Bestimmung des Gelehrten , über das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im Gebiete der Freiheit. - Berlin : Himburg, 1806

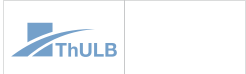
http://zs.thulb.uni-jena.de/receive/jportal\_jparticle\_00055018

## Nutzungsbedingungen

Die Thüringer Universitäts- und Landesbibliothek (ThULB) und ihre Projektpartner bieten im Rahmen von UrMEL den Zugang zu digitalisierten Dokumenten. Diese Dienste dienen wissenschaftlichen Zwecken und unterliegen dem Schutz des Urheberrechts. Die Systeme in UrMEL sind geschützte Datenbanken im Sinne von §§ 87a ff. UrhG. Die darin veröffentlichten Dokumente aller Art sind das geistige Eigentum des jeweiligen Urhebers. Es bestehen Leistungsschutzrechte.

Eine gewerbliche Nutzung der Digitalisate ist ohne die Zustimmung der Rechteinhaber ausgeschlossen. Jede vom Urheberrecht nicht zugelassene Verwertung ist untersagt. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung, Bearbeitung, Übersetzung, Einspeicherung, Verarbeitung bzw. Wiedergabe von Inhalten in andere Datenbanken oder in elektronischen und anderen Medien, soweit nichts anderes ausdrücklich schriftlich vereinbart ist. Wenn Sie Materialien zitieren, geben Sie bitte die Quelle an.

Portalbetreiber Projektpartner



## I S C H

## LITERATUR - ZEITUNG LLGEMEINE

DEN 26 JUNIUS, 1806

## PHILOSOPHIE.

Bentin, b. Himburg: Über das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im Gebiete der Freyheit. In Vorlefungen etc. von Johann Gottlieb Fichte. 1806. 215 S. 8. (1 Rthlr.)

Ein zweytes Wort über vorliegende Schrift in dieser Lit. Zeitung kann nicht befremdend seyn. Denn wo wäre eine folche Ausnahme, wie sie doch bisweilen gemacht wird, mehr an ihrer Stelle, als da, wo ein einzelner Theil oder eine befondere Seite des Werks auch eine befondere Betrachtung zuläfst, ja dazu auffodert; und dieses scheint hier der Fall zu seyn. Die gegenwärtige Schrift hat außer ihrem allgemeinen Intereffe noch das besondere der spekulativen Ausserungen, durch welche Fichte ein mehrjähriges Stillschweigen über seine philosophischen Ansichten unterbricht. Die geistreiche, in schönem Gleichgewicht von Einficht und Billigkeit gehaltene Beurtheilung, welche dieser Schrift in Nr. 91 und 92 dieser Blatter zu Theil geworden ist, hat diefe Seite derfelben, wie natürlich, der Betrachtung des Ganzen untergeordnet. Uns aber scheint diese allein einer besonderen Darlegung werth zu seyn, wegen des deutlichen Lichts, in welchem sie das Bleibende und Wesentliche der Philosophie ihres Urhebers, auch bey verändertem Ausdruck, wieder erscheinen lässt. — Es möchte eine andere Bedenklichkeit erhoben werden. Warum nämlich jenen wiffenschaftlichen Zweck an einem Werk von doch immer nur untergeordneter Bedeutung erreichen? Warum nicht den vollen und genügenden Aufschluss der neuen Darstellung der Wissenschaftslehre erwarten? Aber weiss denn der, der so fragt, ob er oder ich ihre Erscheinung erleben werden? Ist ihm entsallen, was der Vf. am Ende der Vorrede ankündigt, sein stets grö-fseres Widerstreben, sich mit dem lesenden Publicum zu unterhalten? Zudem ift in dem Werk eines Philofophen nichts zufällig; namentlich in dem gegen-wärtigen find es die spekulativen Außerungen gewiss nicht, und wer nicht schon hier, in der ersten und zweyten Vorlesung, das Wesen und den Geist der wiederum hervortretenden Fichte schen Philosophie erkennt, dem möchte auch die ausgeführte Darstellung nicht mehrere Einsicht gewähren. - Es fallen in der Schrift Seitenblicke auf eine Philosophie, von der wir leider gestehen mussen, dass sie dem Vf. dieser Darlegung nahe verwandt ift. Was kann hieraus für ihn folgen? Nichts anderes, als die Verbindlichkeit, seinen Namen nicht zu verbergen, d.h. dasjenige nicht J. A. L. Z. 1806. Zweyter Band. zu thun, was er gegenüber von Fichte ohnediels nicht thun möchte. Männer wie diefer haben das Vorrecht, dass selbst in der öffentlichen Meinung nur Gründe ihnen etwas anhaben können. Ihm ist in dieser Hinficht die namentliche Recension, wie die namentose. Dass man selbst in jener nur mit Gründen gegen ihn zu bestehen gesonnen sey, zeigt eben das freye Hervortreten. Hat Fichte gegen eine uns näher angehende Art zu philosophiren sprede und vornehm gethan, wir wollen nicht dessgleichen thun: hat er, obwohl ohne es zu wissen, einen ungereimten und offenbar falschen Begriff von jener angenommen, und zu verbreiten gefucht; er ist nicht wie andere, die diess auch thun, und von denen man nicht spricht; ihm wollen wir es zeigen, und find wir fo glücklich, diefs zu können, warum follte das wahre Urtheil unterbleiben, blofs darum, weil auch der wahre Name dazu ge-

nannt werden müfste?

Der Kampf um wahre Philosophie, welcher un-fer Zeitalter auszeichnet, wird nicht um das Seyn oder Nichtseyn eines Absoluten geführt. Ein Absolu-tes, ob ein solches ift oder nicht ist, kümmert die Meiften nicht; nur fich felbst wollen fie es abwehren, nur in ihre Sphäre foll es nicht kommen, und als das ficherste Mittel dagegen haben sie die ganz einfache Überlegung gewählt, dass alles Wissen doch zunächst von uns selbst ausgeben müsse, und dass, wer nur daran recht festhalte, schon von selbst verhindert werde, je zu einem Unbedingten zu gelangen. Als der Haupt-zeuge und Bekräftiger dieser Wahrheit ist von den An-hängern derselben Fichte betrachtet worden, und auf ihn und sein fruchtbares Stillschweigen war, eben in dieser Hinsicht, noch die Hoffnung der meisten gegründet. Es muß diese auf eine eigene Weise befrem-den, wenn auch Fichte erklärt: alles, das der Mensch von fich felbst thun, (also, da Wissen ein Thun ist, auch alles, was er durch sich selbst wisse,) sey nichtig; nicht der Mensch liebe die göttliche Idee, son-dern diese liebe und umfasse sich selbst in ihm; überhaupt nicht das Subject, nicht das Ich sey der Grund der Philosophie, sondern eben die göttliche Idee, Wir im Gegentheil wollen mit aufrichtiger Freude die erften Grundfätze hinnehmen, welche F. in der zweyten Vorlefung auftellt. "Alles Seyn ift lebendig und
in fich thätig, und es giebt kein anderes Seyn als das Leben. 2) Das Absolute oder Gott ist das Leben selbst, und umgekehrt, das Leben selbst ist das Absolute. 3) Dieses göttliche Leben ist an und für sich rein in sich selber verborgen, es hat seinen Sitz in sich se bst und bleibt in fich felber, rein aufgehend in fich felbst, zu-Eeeo





587

gänglich nur fich felbst. Es ist alles Seyn und außer ihm ist kein Seyn." Wer sollte sich nicht des verschwundenen Gegensatzes freuen, in welchem das Seyn nur begriffen wurde, als die reine Negation der Thänigkeit, nicht aber als das, was in sich selbst Thätigkeit ist; diese dagegen als das nothwendige Gegentheil und die Verneinung alles Seyns: Wer nicht der glücklich überstandenen Schen vor diesem Wort, das sonst von Gott und göttlichen Dingen verbannt aus dem Reich der Wahrheit verstoßen, nun soweit verklätt ist, dass Gott alles Seyn heist, und dasjenige, außer dem kein Seyn ist.

Aber diese Grundsätze thun es nicht allein, wird man fagen; es kommt nun noch überdiess darauf an, wie in oder aus diesem göttlichen Leben und Allfeyn zumal das besondere Seyn erkannt wird. Bekanntlich hat die Philosophie aller Zeiten fich bemüht, entweder ein Heraustreten, ein Ausserlichwerden Gottes zu begreifen, um damit die Welt zu erklären, (vergebliches Beginnen!), oder den Verstand, der sich die Welt nur als ein Herausgetretenes denken kann, von der Nichtigkeit dieser Vorstellung zu überzeugen. Was thut nun Fichte? Nach ihm "äufsert fich diefes gottliche Leben, (da es nach 3) doch rein, in fich felbst, ausgeht), tritt heraus, (da es nach eben diefem Satze rein in fich selber bleibt), es erscheint und stellet sich dar, als solches, als göttliches Leben, und diese seine Darstellung oder sein Daseyn und außere Existenz ist die Welt. Man sieht, dass F. über dieses Heraus-gehen und Ansserlichwerden Gottes ganz leicht und unbefangen ist, als über eine Sache, die sich von selbst versteht. Man kann aber mit Zuversicht behaupten, dass er in der obigen Stelle nichts als Worte spricht, und dass er bey einem Heraustreten des Abfoluten aus sich selbst in der That nichts gedacht hat,
weil sich dabey nichts denken läst. Eben so gewis kann man feyn, dass er diese Anficht von der Genefis der Welt nie im Ganzen und nach allen Richtungen betrachtet haben kann. Denn, um ner Eines an-zuführen, so ist die Welt, als das, worin Gott sich darstellt, wie er sagt, "bedingt durch die zwey Glie-der, Gottes Wesen an sich und die unveränderlichen Gesetze einer äusseren Darstellung überhaupt." Ist es nun Gott wesentlich, dass er sich äusserlich darstelle, oder ift es ihm nicht wesentlich? Fichte hat sich über diese Frage nicht bestimmt erklärt; einer indirecten Aufserung zufolge müfste er fich wohl für das Erste entscheiden. Dann ist aber auch Gott, in seiner Darstellung, d. h. er ist, in dem, was ihm wesentlich ist, bedingt, nämlich durch die unveränderlichen Gesetze einer aufseren Darstellung überhaupt, welche als fol-che von ihm unabhängig find. Diess ist nur Eine der unzähligen Schwierigkeiten, die auf dem von ihm eingeschlagenen Wege liegen, der, wenn er so geebnet wäre, als er hier scheint, wohl längst zur Heer-strasse geworden seyn möchte. Wie können wir uns ferner noch wundern, wenn F., dem alles so leicht scheint, nicht begreifen kann, dass wir anderen nicht auch begreifen, und wenn er vor eitel Klarheit nicht denken kann, dass uns eben auch klar ist,

was er will, ob wir es gleich nicht für genügend halten?

Wenn wir einen Mann, dessen Geist unsere Hochachtung erweckte, und dem wir ein deutliches Bewufstleyn der höchsten Aufgabe der Spekolation nicht absprechen konnten, im Fortgang Behauptungen, die wir als irrig erkennen muffen, mit freyem Muth, in strenger Folge und mit kühner Verachtung des Gemeinen aufstellen sehen: wir werden nicht aufhören können, ihn zu achten, und uns durch seine Erscheinung gestärkt zu fühlen. Sehen wir ihn aber seine wahren und eigentlichen Grundfätze auf folche zurückführen, aus denen sie auf keine Weise mehr solgen können, und aus denen er fie doch entweder folgern oder gar gefolgert haben will; fehen wir ihn so, von der Zeit gedrängt, seinen eigenen Standpunkt verlieren, ohne einen neuen zu gewinnen, und fich zu Popularitäten herablassen, die er nach seiner eigenen Denkweise sonst verschmäht haben würde: so muss diess eine niederschlagende Empfindung über uns bringen. Was heisst es in Bezug auf Ps. früheren Einsichten anders, als sich selbst verlieren, wenn er das göttliche Leben in der Darstellung zu einem ins Unendliche fich entwickelnden Leben -Zeitflusse werden läst, der kein Ende hat? Von allem, was Kant und Fichte behauptet, ist das Wahrste ohne Zweifel, dass die Zeit eine durchaus bloss subjective Vorstellungsweise ist, der nichts wirklich Stattfindendes, auch nicht einmal in den Dingen, entsprechen kann. Hier wird aber die Darstellung des gottlichen Lebens selbst unmittelbar mit dem Ens imaginationis einer endlosen Zeit behastet gesetzt. Der Zauber der ersten drey Grundsätze ist mit dem vierten völlig aufgelöft, und wir eilen mit Fichte, dem es felbst hier nicht recht geheuer scheint, über diese Region hinweg, indem wir noch kurz anführen, wie er bald derauf, mit fo wenigen Schritten, als möglich, in das gewohnte Gleis einzulenken und bey fich felbst wieder einzukehren sucht. "Das göttliche Leben bleibt nämlich auch in der Darstellung Leben. Dieses lebendige Dafeyn in der Erscheinung nennen wir das menschliche Geschlecht. Also allein das menschliche Geschlecht ist da." Die Leser erlassen uns ohne Zweifel, diese Sätze im Ernst zu beleuchten, befonders da schon die frühere Recension das Treffende darüber gesagt hat. Wir begnügen uns mit der Bemerkung: wäre in F. felbit die göttliche Idee lebendig geworden, fo würde er nur Positives und ausserdem nichts erblicken, alfo auch nichts ausschließen, und schwerlich diese Ausbeugung verfucht haben, welche nur den alten Hochmuth wieder vor Augen bringt, und die unbedingte Meinung von der unendlichen Erhabenheit dieser Gattung, also nur das Schlechtere der vorigen Ansicht, ohne das Beffere, nämlich die Confequenz.

Soweit geht die positive Seite der Fischen Spekulation, welche handelt von dem, was da ist: wir wenden uns zu der anderen, welche handelt von dem, was da nicht ist, aber doch da seyn muss, von der Natur; denn so widersprechend müssen wir Fis. Begriff derselben wiedergeben, wie sogleich einleuchten



DEG

589

wird. Nachdem ihr schon indirect alles Daseyn und Leben abgesprochen war (denn der Mensch gehört nicht zu der Natur): fo wird es jetzt einer eigenen Kunst bedürfen, sie soweit herzustellen, als nöthig ist, um sie nur erklaren zu können. Es geschieht auf fol-gende Art. Das göttliche Leben ist in seiner Darstellung ein unendlich fich fortentwickelndes: Damit (S. 30) aber ein Fortschreiten möglich sey, so mus eine Hemnung seyn; sonst würde das ganze vollendete Leben in Einen Schlag hervorbrechen; es ist also eine Anhaltung nothwendig, und das Leben ift in der Darftellung in allen Zeitmomenten feines Dafeyns beschränkt (wie es nur der Beschränkung noch bedürfen mag, wo schon Zeitmomente sind?), d. h. es ist zum Theil nicht lebendig und noch nicht zum Leben hindurchgedrungen. Zuförderstistes hier mit aller Wissenschaftlichkeit zu Ende. Es steht Fichten kein anderer Verbindungsbegriff als der menschliche des Zwecks und Mittels zu Gebot, die Schranken find, damit die Entwickelung möglich fey; ein Begriff, der hier nen vollends nicht anwendbar ist, da der Begriff der Schranken überall nichts Positives involvirt. Aber man bemerke noch überdiefs die Leichtigkeit diefes Philofophirens. Ganz geradezu fagen: die Endlichkeit ift, damit fie fey, würde freylich nichts gefagt scheinen. Ich muß demnach einen anderen Ausdruck der Endlichkeit vorausschicken, eine Umschreibung, etwa die einer unendlichen, d. h. endlofen Fortentwickelung. Dass diese schon chen die Endsichkeit selbst in ihrer dürftigsten Gestalt ist, werden die Zuhörer nicht gleich inne werden, oder vielinehr ich felbst werde es nicht gewahr, und sage nun herzhaft; damit die endlose Entwickelung Statt sinden könne, muss eine Hemmung seyn. Dies heisst eben so viel, als: die Würmer haben keine Ausen, damit sie blind foren. ben keine Augen, damit fie blind feyen. - Führe nun F. von hier an fort und fagte: da alfo das Leben in der Darstellung in allen Zeitmomenten seines Daseyns beschränkt ist: so ist auch die Natur zum Theil nicht lebendig: fo hinge diefs wenigstens zusammen, und liefse noch an der Natur etwas zu betrachten und zu erklären übrig. Aber nein, sie ist gar kein Leben; sondern an dem so eben aufgestellten Begriff der Schranund bloss an diesem, haben sie (die Zuhörer) den Begriff der objectiven und materiellen Welt, oder der fogenannten Natur, (F. gonnt der armen auch das nicht einmal, fo wenig es nach seiner Meinung ist, nämlich Natur zu heisen). Diese sogenannte Natur ist nicht lebendig, wie die Vernunst und das menschliche Geschlecht, keiner unendlichen Fortentwickelung fähig, (die Endlosigkeit der Entwickelung ist also gar nur ein Vorzug der Vernunst), sondern todt und im German im Sech helchlussen. Desem ein starres in sich beschlossenes Daseyn. Aber auch diefes kann sie nicht einmal feyn. Ist nicht ein todtes Dafeyn an fich fchon, und auch nach dem ersten der obigen Grundfätze der vollkommenste Widerspruch? Ferner, die Schranken find nur Schranken der Fortentwickelung, d.h. des fich darstellenden göttlichen Lebens: aber von diesem gortlichen Leben, dem sich daritellenden, soll hier ganz abstrahirt werden; die Natur ist nicht jenes, das göttliche Leben, und die

Schranke, fondern sie ist die Schranke ganz allein und nichts als diese, und der Begriff von dieser erschöpft völlig auch den Begriff von jener. Was ist denn nun eine Schranke ohne alles Reale, das fich in ihr fasst? In der That ein völliges Nichts, nicht ein halbes, fondern ein vollkommenes Non-ens .- Die Schranke, fagt F., oder fogenannte Natur ift absolut todt, aber das Todte heifst es S. 28 ift weder, noch ist es im eigentlichen Sinne des Worts da; wie kann alfo die Schranke, als folche, den Begriff von einer objectiven Welt geben? fie ist eben so wenig der Begriff von etwas objectivem als von etwas subjectivem, fondern eben der Begriff von gar nichts; was völlig Nichts ift, kann auch nicht "durch das vernünftige Leben in feiner Entwickelung felber belebt werden," nicht "Gegenfland der Kraftäufserung deffelben feyn." Möge uns der Vf. das Problem auflofen, wie auf etwas, das blosse Schranke ift ohne alles Reale, gewirkt werden könne? Wir halten diefes für eben so möglich, als das man sich an den Winkeln einer geometrischen Figur den Kopf einstofse: leugnen wir gleich nicht, dals, wenn diese Grundsätze erwa personlich gemeint feyn follten, F. freylich in der Natur fuine Schranke fand, die ihm zuerst, ganz durchsichtig, nicht erschien, und von der er, nachdem sie mehr Consistenz für ihn gewonnen, offenbar nicht weifs, was er mit ihr beginnen foll.

Wir wollen kürzlich den Grund dieser Verwirrung aufdecken. Dass nämlich die Natur eine objective Welt sey, daran meint F. ist noch niemand eingefallen zu zweifeln, und das fleht noch eben fo fest wie fonst, kann daher als allgemein angenommen vorausgesetzt werden. Dennoch ift es eben das Wefentliche der bewufsten Philosophie, die Natur nicht als eine objective Welt zu fehen; ja die objective Welt als eine objective überhaupt für ein blosses Geschöpf der Keslexion zu halten. Diese objective Welt, welche F. im Sinne hat, ist also nicht einmal ein todtes; sie ist gar Nichts, leeres Gespenst. F. mochte sie gern vernichten, und doch zugleich auch erhalten, der moralischen Nutzanwendung zu Liebe. Sie soll nur todt seyn, damit auf sie gewirkt werden kann; dass fie aber etwa ganz verschwände, war keineswegs die Absicht.

Nachdem nun der heilige Eifer und das Wider-ftreben gegen die Natur den Vf. etwas zu weit für feine eigene Zwecke geführt: fo wird dennoch fogar ihr Grund in Gott angegeben. Namlich kraft der Selbstdarstellung Gottes mufs die unendliche Fortentwickelung feyn, damit aber diefe feyn kann, mufs zugleich die Endlichkeit des menschlichen Lebens seyn, demnach geht auch diese aus jener Sichdarstellung des Abfoluten hervor und die Natur hat freylich! auch ihren Grund in Gott. Wir bewundern zwar die genaue und gründliche Einficht in den Hergang der Sache, können aber doch nicht faffen, wie etwas, in deffen Begriff gar nichts Positives enthalten ist, aus Gott hervorgehen, oder etwas, auf das der Begriff des Seyns überall nicht anwendbar ift, einen Grund und zwar in Gott haben konne. Ja, F. geht noch weiter: das



501

Dafeijn wird der Natur nun schon zugestanden, nur nicht, ein absolutes, d. h. ein solches, das um seiner seibst willen ift, sondern bloss ein solches, das Mittel, Bedingung eines andern ist, und immer mehr aufgehoben werden foll." - "Lassen sie sich darum, (wegen dieser ausnehmend gründlichen und bewiesenen Behauptungen), ja nicht blenden," fährt nun die Anrede an die Zuhörer fort, "oder irreführen durch eine Philosophie, welche sich selbst den Namen der Natur-philosophie beylegt" (einen schlimmern könnte ihr der ärgste Feind nicht geben), "und welche alle bisherige Philosophie dadurch zu übertreffen glaubt, dass fie die Natur zum Absoluten machen, zu vergöttern ftrebt." Wem, der von dem Ernst und der Tiese der Philosophie je durchdrungen gewesen, mögen doch solche eitle Gedanken von Übertressen anderer beygehen, um sie entweder selbst zu hegen, oder ande-ren beyzumessen? Was in der Philosophie nur übertrifft, ist infoweit nicht besser, denn das übertrossen wird, und wird nothwendig selbst übertrossen. Wer möchte Zeit und Mühe anwenden, um zu dieser steten Abwechselung des Übertressens und Übertrossenwerdens noch das seinige beyzutragen? Es giebt nicht bestere und schlechtere Philosophien; es giebt nur eine wahre, und es giebt nichtwahre, diese werden vor jener nicht übertroffen, denn fie stehen nicht auf der gleichen Linie mit ihr; und es gilt hier was Spinoza sagt: "Non dico, me optimam invenisse philoso. phiam, sed veram me intelligere scio," Was aber die Vergötterung der Natur betrifft: so ist diese beliebte Redensart felbst nur eine platte Petitio principii, indem sie voraussetzt, wir anderen haben ehen den populären Begriff der Natur, nach welchem sie eine Schranke unferes Lebens, ein Obiect unferer Thatigkeit ift, - Ohne ein Ungöttliches giebt es wohl keine Vergötterung: F. gebe uns nur erst aus seinem Vorrath etwas, das wir vergöttern könnten; bis jetzt aber halten wir fester, als er, an dem von ihm den Worten nach aufgestellten, aber in seinem Sinn nicht begriffenen Princip: Gott ist alles Seyn, und ausser ihm ist kein Seyn. Nach diesem Princip ist auch alles, was in der Natur Seyn ift, und soweit es nur Seyn ift, alles Positive mit Einem Worte, gleich dem Leben Gottes. Von dem Nichtseyn aber in ihr, das F. allein kennt, kann gar nicht die Rede feyn, eben weil es ein völliges Nichtseyn ist; am wenigsten kann davon geredet werden, als von etwas, das belebt, und fonach, da alles Leben gleich ist dem göttlichen Leben, recht eigentlich vergöttert werden soll. Es folgt auf die obige Stelle eine fast andächtige Sentenz, von der wir annehmen müffen, dass sie der Vf. selbst nicht ohne ein angenehmes Erröthen habe vorbringen können, die aber wir übergehen, da sie die erste Rec.

bereits ausgezogen hat. Interessanter ift uns, eine Auserung der letzten zu berühren, da sie uns Veranlassung giebt, uns über einen Hauptpunkt deutlicher auszusprechen: auch der Rec. "hält die Sache der Naturphilosophie nicht für die beste, er hält diese viel-mehr für einen Vorgriff in eine höhere Sphäre des Lebens, der aber nothwendig misslingen musste." Mit anderen, nämlich Shakespear's Worten, heisst dies also: In einer bessern Welt wie diese wunsch ich mir mehr von Eurem werthen Umgang. Wer darf nun aber fagen, dass es einen Vorgriff der Art giebt, wer fagen, dass etwas nicht Philosophie, aber wohl etwas befferes als Philosophie fey? Ift irgend etwas zu gut für Philosophie und hat nicht die Armuth des bisherigen Philosophirens eben in der Meinung ihren Grund, die Philosophie in etwas Geringerein, als eben jenem Besteren zu suchen, und müste sie nicht in diesem gesucht werden, gesetzt auch, dass der er-fte Versuch, sie darin zu finden, wirklich misslungen wäre? Wenn nun die längst ersehnte und geweislägte Vollendung eben darin bestehen müsste, das sonst für unzugänglich gehaltene und nach jeder anderen Ansicht, als der einer Naturphilosophie, in der That transcendente — dieses eben in der Wirklichkeit darzustellen? Das alles, was die Vernunft von dem We-fen Gottes erkennt, erfüllt die Sphäre der wirklichen Welt und ist das Positive an ihr: wer diess Positive erblickt, dem bleibt das andere nicht einmal als Schranke zurück. Diefe Darstellung des Lebens Gottes nicht aufser und über der Natur, sondern in der Natur, als eines wirklichen und gegenwärtigen, aber immer göttlichen, Lebens ist ohne Zweifel die letzte Synthese des Idealen mit dem Realen, des Erkennens mit dem Seyn, und daher auch die letzte Synthese der Wissenschaft selbst. Was hilft z. B. Fichten der Schein der ersten Sätze von der göttlichen Idee und dem göttlichen Leben, die ihm alle durch die Folge transcen-dent werden, da ihm Gott abermals ein Wesen außer und über der Natur ist, welcher er erst ein Daseyn giebt, indem er es ihr zu nehmen meint. Der Kriticismus und fein eigenes früheres und besseres System schreyen gegen ihn. Was übrigens jener Rec. als Grund des nothwendigen Misslingens jenes Vorgriffs hinzufetzt, "weil nämlich das Daseyende innerhalb dieser Weise des Daseyns die Genesis desselben unmöglich wiederholen, oder nachconstruiren könne," darin, wenn wir anders seinen Sinn gefasst haben, würden wir eher Fichten als ihn zu hören glauben. Denn nicht das Daseyende soll oder kann das Daseyn begreifen; fondern das ewige Dafeyn felbst hat fich felbst in der Vernunft und der wahren Erkenntnifs.

(Der Beschlufs fulgt.)

KURZEANZEIGEN.

K U R Z E A

JUGENDSCHRIFTEN. Frankfurt a. M., b. Guilhaumann: Neues Handbuch der Jugend in Bürgerschulen. Ein Leitfaden zum Vorbereitungsunterricht fürs bürgerliche Leben. Von
Fr. Ludwig Wagner, Garnisonspr. zu Darmstadt. Ite Hillie,
4te verbesterte Anslage, 1805. VIII u. 331 S. 8. (9 gr.) Dieies mit Beyfall aufgenommene Handbuch, weiches in seinem I Theil alles für den Bürger Wissenswürdige aus der Mo-

N Z E I G E N.
ral, Religionslehre, Religions - und Naturgeschichte, Anthrepologie etc. enthält, hat bey dieser neuen Auslage keine wesentlichen Veränderungen erfahren. Nur hie und da sind einige.
Verbesserungen angebracht worden, die dem Publicum um so
lieber seyn mussen, je mehr sie von der bedächtigen Sorgsalt
des Vs. zeugen.



jportal\_derivate\_00026299:/JALZ\_1806\_Bd.1+2\_615.tif

Portalbetreiber:

Seite 5 von 5